
UFPB-PRG                                                                                                            XI Encontro de Iniciação à Docência 
 

SHAKESPEARE LÊ OS ENSAIOS: A PRESENÇA DO 
PENSAMENTO DE MONTAIGNE EM HAMLET 

Khayles Nobrega Pereira Alves(1), Sandra Amélia Luna Cirne de Azevedo(3). 
Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes/Departamento de Letras Estrangeiras 

Modernas/MONITORIA 
 

RESUMO 

William Shakespeare é considerado um dos maiores gênios da literatura ocidental, mas não se 

pode conferir a genialidade do bardo sem conhecer as fontes de inspiração para seus 

personagens, suas histórias e suas idéias. Há indícios numerosos de que ele tenha se valido 

tanto de escritos clássicos quanto de obras de contemporâneos seus, entre os quais merece 

destaque Michel de Montaigne. A relação entre a obra de Shakespeare e a de Montaigne, 

entretanto, ainda não foi suficientemente estudada. A única evidência concreta da influência do 

ensaísta  na obra de Shakespeare é a transcrição quase literal de um trecho do ensaio Dos 

Canibais na peça A Tempestade. Contudo, menos óbvias, mas igualmente presentes, 

encontram-se idéias de Montaigne diluídas em outros trabalhos do dramaturgo inglês, tanto nas 

falas quanto nas ações de seus personagens, ou mesmo no desenvolvimento do enredo. Neste 

artigo, apontamos para a relação entre o pensamento dos dois autores, dando atenção 

especial à tragédia Hamlet, na qual buscamos identificar e delimitar a influência dos Ensaios do 

pensador francês na obra do poeta elizabetano. 

 

Palavras-Chave: Shakespeare, Montaigne, Hamlet 

 

INTRODUÇÃO 

O Renascimento não foi apenas um movimento artístico, mas um conjunto de 

mudanças no pensamento e na sociedade da época, que vieram a se refletir nas artes e na 

literatura. O homem, até o Renascimento, era visto como integrante de uma grande 

“agremiação”, como um exemplar de sua espécie. Com o mercantilismo marítimo e o 

surgimento da burguesia, entretanto, o homem se descobre inédito e dinâmico: sua condição 

social deixa de depender de seu nascimento para depender de sua própria atuação na 

sociedade, o homem passa a se ver dotado de liberdade para construir seu próprio destino. 

Descobria-se, assim, o indivíduo, figura incapaz de se desenvolver em meio às redes de 

submissões e imobilização social da Idade Média. O pensamento passa de teocêntrico a 

antropocêntrico, e as principais qualidades do homem passam a ser a inteligência, o 

conhecimento e os dons artísticos – em outras palavras, valoriza-se o que os outros animais 

não têm. 

 

 

 
____________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

1) Bolsista, (2) Voluntário/colaborador, (3) Orientador/Coordenador, (4) Prof. colaborador, (5) Técnico colaborador. 

2CCHLADELEMMT01 



UFPB-PRG                                                                                                            XI Encontro de Iniciação à Docência 
 

Embora essa crença valorativa do indivíduo seja a marca por excelência do espírito 

renascentista, idéias tradicionais como a da extraordinariedade do homem enquanto criatura de 

Deus perdem crédito com o discurso de escritores como William Shakespeare e Michel de 

Montaigne. Enquanto a maior parte da sociedade da época louvava a capacidade de raciocínio 

do homem, colocando-o num patamar superior ao das demais criaturas, engrandecendo-o por 

sua peculiaridade, esses dois autores não apenas questionaram a visão antropocêntrica 

vigente como a ela se opuseram, imputando ao homem sua patética posição no universo. A 

semelhança entre a obra de Montaigne e de Shakespeare, no entanto, não se detem por aí, o 

que nos leva a perguntarmos sobre as possibilidades e as potencialidades de um estudo 

relacional entre os dois autores. É justamente sobre uma tentativa de delimitação da influência 

que Shakespeare recebeu de seu contemporâneo francês que se debruça este artigo: até onde 

os Essais de Montaigne realmente contribuem para a escrita de um dos maiores, se não o 

maior dos nomes da literatura, mais precisamente em sua grandiosa tragédia Hamlet? 

Para iniciarmos nossa investigação, devemos partir do levantamento dos dados que 

têm sido coletados há décadas acerca de ambos, procurando indícios que possam confirmar e 

explicar como se deu o contato de Shakespeare com o pensamento de um estrangeiro que 

viveu no mesmo século que ele, e por isso partimos do que se sabe sobre sua vida. 

William Shakespeare, nasceu em Stratford-upon-Avon, Inglaterra, em abril de 1564, 

filho de Mary Arden, filha de um rico fazendeiro, e John Shakespeare, um próspero 

comerciante de couro e lãs que, por razões desconhecidas, veio a falir, tendo recuperado seus 

bens apenas ao fim da vida. Pouco se sabe sobre a infância e juventude de Shakespeare, mas 

acredita-se que aos seis ou sete anos tenha ingressado na escola primária King’s New School 

of Stratford-upon-Avon, onde provavelmente aprendeu latim, que era a primeira língua das 

escolas elizabetanas, e literatura. Por causa das dificuldades financeiras de seu pai, deixa a 

escola as treze anos, mas crê-se que continuou seus estudos de algum modo.  

Em novembro de 1582, aos 18 anos, Shakespeare casa-se com Anne Hathaway, de 26 

anos. Em 1583, nasce sua filha mais velha, Susanna, e em 1585, os gêmeos Judith e Hamnet.  

Entre 1585 e 1592, conhecido como “anos perdidos”, há uma lacuna na biografia de 

Shakespeare. Acredita-se que tenha viajado para visitar diversos teatros e aprimorar suas 

habilidades dramáticas. O motivo para Shakespeare ter se mudado para Londres neste período 

é ainda um mistério. Pode ter saído de Stratfford como soldado, experiência que lhe teria 

rendido material para os discursos sobre a guerra que aparecem em suas peças. Entre outras 

especulações, estão a de que estivesse buscando um meio de sustentar sua família e a de que 

tenha sido recrutado por alguma companhia de teatro que teria passado por sua cidade. 

Também não se sabe ao certo como Shakespeare teria começado sua carreira, mas, 

em 1592, já era um dramaturgo respeitado e acredita-se que suas peças – entre elas Titus 

Andronicus (Tito Andrônico), Henry VI (Henrique VI) e The Comedy of Errors (A Comédia dos 

Erros) – já fossem bastante populares. Com o fechamento dos teatros por causa da peste, 

contudo, Shakespeare deixa de lado a produção teatral: é neste período que passa a ser 



UFPB-PRG                                                                                                            XI Encontro de Iniciação à Docência 
 

patrocinado pelo Conde de Southampton, publica seus poemas Venus and Adonis (Vênus e 

Adônis) e The Rape of Lucrece (O Rapto de Lucrécia), e escreve cerca de 150 sonetos . 

Em 1594, retorna ao teatro como um dos líderes da trupe de Lord Chamberlain, que se 

tornou a mais popular de Londres e também a que mais se apresentou na corte. Nesse tempo, 

escreveu Romeo and Juliet (Romeu e Julieta), Richard II (Ricardo II), King John (Rei João) e 

Love’s Labour’s Lost (Trabalhos de Amor Perdidos).  

Em 1597, Shakespeare compra New Place, a segunda maior casa de Stratford-upon-

Avon. Supõe-se que seu interesse por sua cidade-natal tenha sido reavivado após a morte de 

seu filho Hamnet, em 11 de agosto de 1596, com onze anos, que o teria influenciado 

enormemente. Não apenas suas principais tragédias foram escritas depois disso como a 

principal delas, Hamlet (1603), parece ligar-se totalmente ao fato.  

Shakespeare é o único dramaturgo conhecido de sua época que, além de atuar, 

escrever e participar dos lucros, era também mantenedor do teatro da companhia. Em 1598, 

ano em que era reconhecido como mais importante dramaturgo da língua inglesa, a Lord 

Chamberlain’s Men construía sua própria casa de espetáculos, o Globe Theatre. Em 1608, 

após o rei James contratar permanentemente a companhia, que passa a ser conhecida como 

King’s Men, compram também o teatro Blackfriars. Shakespeare prospera financeiramente e 

encena as peças All’s Well That Ends Well (Bem está o que bem acaba), Measure for 

Measurec (Medida por Medida), Hamlet, Othello (Otelo), Macbeth, King Lear (Rei Lear), 

Anthony and Cleopatra (Antônio e Cleópatra) e Coriolanus (Coriolano). 

Nessa época, os teatros são novamente fechados por causa da peste e Shakespeare, 

parece aposentar-se dos palcos. Em 1610, retorna para Stratford-upon-Avon, e escreve 

Cymbeline (Cimbeline), The Winter’s Tale (Conto de Inverno) e The Tempest (A Tempestade). 

Shakespeare morreu em 23 de abril de 1616, aos 52 anos, de causa não identificada 

pelos historiadores. Sua lista de descendentes diretos acaba cerca de 54 anos depois, com a 

morte de sua neta Elizabeth, em 1670. 

Michel de Montaigne nasceu em 28 de janeiro de 1533, no Castelo de Montaigne, a 

leste de Bordeaux. Aos seis anos, passou a frequentar o colégio de Guyenne, onde 

permaneceu apenas até os treze anos, pois a cuidadosa educação clássica que recebera em 

casa, onde falava apenas latim, permitiu pular os anos iniciais do curso. De 1546 a 1550, 

estuda Direito na Universidade de Toulouse e, aos 21 anos, recebe um cargo de conselheiro 

na recém-criada Corte dos Impostos de Périgueux. Três anos depois, torna-se conselheiro do 

Parlamento de Bordeaux, cargo que exerceria por 13 anos e no qual conheceria o amigo cujo 

nome é inseparável do seu, o também conselheiro do Parlamento Etiénne de La Boétie. Em 

1565, aos 32 anos, desposa Françoise de la Chassaigne, filha de um conselheiro e neta de um 

presidente do mesmo Parlamento, com quem teve seis filhos. 

Em 1570, Montaigne vende seu cargo de conselheiro no Parlamento e vai para Paris 

publicar os opúsculos de La Boétie, que morrera sete anos antes. Ao voltar de Paris, manda 

pintar a primeira das famosas inscrições nas vigas do teto de sua biblioteca, na qual declara 



UFPB-PRG                                                                                                            XI Encontro de Iniciação à Docência 
 

sua intenção de isolar-se para se dedicar “a sua liberdade, a sua tranquilidade e a seu lazer”1. 

Montaigne decide buscar a si mesmo e encontrar-se para se mostrar em seus Ensaios, cujos 

dois primeiros volumes seriam publicados nove anos depois. 

Em 1581, é eleito prefeito de Bordeaux, cargo que inicialmente pretende recusar, mas 

acaba cedendo aos apelos do rei. É reeleito por mais dois anos em 1583 e participa das 

negociações entre Henrique de Navarra e o rei da França. 

Em fevereiro de 1588, publica em Paris a quinta edição dos Ensaios, abrangendo, pela 

primeira vez, o terceiro volume e numerosos acréscimos aos dois primeiros. Ainda trabalhava 

em sua obra máxima quando morreu, em 13 de setembro de 1592. 

Montaigne é o primeiro a usar a palavra francesa “essai” (ensaio, em português) para 

designar um gênero literário, genêro este também inaugurado por ele. De acordo com o 

dicionário Houaiss, a palavra “ensaio” quer dizer “avaliação crítica sobre as propriedades, a 

qualidade ou a maneira de usar algo”; “ação ou efeito de testar (algo) ou de agir, sem que se 

tenha certeza do resultado final”. “Ensaio” denota ainda o “ato ou efeito de ensaiar”, e “ensaiar” 

significa “pôr à prova”, “analisar”, “repetir, estudar”, “aprimorar-se”, e é exatamente isso que 

Montaigne faz em seus ensaios: na busca por seu aprimoramento pessoal, ele lança mão de 

uma prosa livre de formalidades, com a qual passeia pela memória de suas leituras clássicas e 

pelo senso comum, norteado ora por seu conhecimento, ora por sua intuição, e discorre sobre 

variados temas de suas experiências e reflexões pessoais. Montaigne previne seus leitores 

logo no prefácio: “sou eu mesmo a matéria de meu livro” – só que não se trata de um eu 

narcisista, mas de um eu em quem o leitor se reconhece, pois ao ocupar-se de seu próprio 

íntimo Montaigne, na verdade, analisava o ser humano.  

Seu discurso livre, na realidade, oculta teses e antíteses cuidadosamente estruturadas, 

com que ele conduz seus leitores a uma compreensão multidimensional da história e da moral. 

Assim, Montaigne não pode ser encarado apenas como escritor, mas também como um filósofo 

de pensamento inovador: ele introduz o ceticismo2 e o estoicismo3  numa sociedade onde as 

últimas descobertas da ciência punham em cheque a confiabilidade da Igreja para os assuntos 

não-espirituais. 

Descobertas como a de Nicolau Copérnico, de que a Terra não era o centro do 

universo, inspiraram Montaigne a confrontar aspectos fundamentais do pensamento ocidental, 

entre os quais a crença na superioridade do homem em relação aos animais, denunciando a 

pequenez de seu papel na natureza e a fragilidade de sua condição humana. 

                                                 
1 Inscrição em latim, pintada em uma das vigas da Biblioteca de Montaigne em 28 de fevereiro de 1571: “An. Christi 
1571 aet. 38, pridie cal. mart., die suo natali, Mich. Montanus, servitii aulici et munerum publicorum jamdudum 
pertaesus, dum se integer in doctarum virginum recessit sinus, ubi quietus et omnium securus quantillum in tandem 
superabit decursi multa jam plus parte spatii, si modo fata sinunt, exigat; istas sedes et dulces latebras, avitasque, 
libertati suae, tranquillitatique, et otio consecravit.” 
2 De acordo com o dicionário Houaiss, “doutrina segundo a qual o espírito humano não pode atingir nenhuma certeza a 
respeito da verdade, o que resulta em um procedimento intelectual de dúvida permanente e na abdicação, por inata 
incapacidade, de uma compreensão metafísica, religiosa ou absoluta do real”. 
3 Doutrina que considera o mundo um organismo avivado por uma “alma” conhecida por princípio vital. O homem teria 
um aprimoramento dessa alma: o princípio racional. Os estóicos consideram a imperturbabilidade o estado em que o 
homem não é afetado pelos males, sendo, portanto, o sinal máximo de sabedoria e felicidade. Um dos grandes 
representantes dessa corrente foi Sêneca, leitura recorrente de Montaigne. 



UFPB-PRG                                                                                                            XI Encontro de Iniciação à Docência 
 

Montaigne também substitui o conceito de filosofia enquanto ciência teórica pelo da 

prática do julgamento livre. Apesar de ter internalizado grande volume de leituras clássicas, 

como Sêneca, Plutarco, Ovídio, Cícero, Aristóteles, Catulo, Heródoto e vários outros, nosso 

ensaísta utiliza-se deles apenas para embasar seu próprio julgamento sobre assuntos como 

amor, amizade, política, educação e religião.  

Com seus ensaios, Montaigne é ainda considerado criador do relativismo cultural4, 

ferindo outro preceito do pensamento ocidental, o da superioridade do colonizador europeu 

sobre os “bárbaros”, ao alegar a validade de qualquer cultura, tornando seu ensaio Dos 

Canibais um dos grandes textos anti-coloniais da literatura. Nesse ensaio, em que afirma que a 

cultura de um povo sempre parece, a esse povo, superior à de outros povos, Montaigne relata 

a conversa que teve com índios brasileiros na corte francesa, da qual conclui que seus modos 

em nada podem ser chamados de bárbaros, pois em sua naturalidade eles haviam 

desenvolvido uma sociedade que os europeus puderam, no máximo, idealizar, e com valores 

morais bem mais elevados que os deles.  

O único uso explícito dos Ensaios de Montaigne na obra de Shakespeare é a 

reprodução de um trecho de Dos Canibais em The Tempest. A influência deste ensaio na obra 

de Shakespeare, no entanto, talvez não deva ser creditada ao próprio Montaigne, mas a outro 

importante contemporâneo de ambos os autores. Enquanto alguns críticos têm debatido a 

questão do colonialismo na peça, outros têm discutido a questão do colonialismo na tradução 

de John Florio.  

O italiano John Florio era, naquela época, o mais celebrado e requisitado professor de 

francês e italiano da Inglaterra, tendo sido tutor do príncipe Henry, filho do rei James I, e amigo 

da rainha Anne. Há razões vultosas para  acreditar que Florio também tenha sido amigo de 

Shakespeare, dentre elas, o poema de um amigo anônimo inserido em sua coletânea de 

trechos da literatura clássica italiana Second Fruits, cujo autor, dada uma análise dos traços de 

escrita, provavelmente é Shakeaspeare.  

Outra evidência que parece comprovar a amizade entre os dois escritores é o fato de 

ambos serem patrocinados pelo mesmo mecenas, Henry Wriothesley, o conde de 

Southampton, a quem Shakespeare dedicou seus poemas Venus and Adonis, de 1593, e The 

Rape of Lucrece, de 1594. Mas a mais relevante evidência é um exemplar da tradução de John 

Florio dos Ensaios de Montaigne, no Museu Britânico, que traz a assinatura de Shakespeare e 

teria, portanto, pertencido a ele. 

A tradução de John Florio, publicada em 1603, foi a primeira tradução dos Ensaios para 

a língua inglesa, e pode ter sido a fonte utilizada por Shakespeare em The Tempest. Trata-se 

de uma versão bastante elogiada por sua vivacidade e por refletir aspectos estilísticos da 

escrita de Montaigne, mas ainda uma versão: apesar de parecer extremamente fiel ao texto 

                                                 
4 O relativismo cultural é uma ideologia político-social que nega a universalidade dos valores morais e defende e 
valoriza a diversidade cultural. De acordo com essa ideologia, os conceitos de bem e mal, certo e errado variam de 
sociedade para sociedade, dependendo do que nela é aceito ou censurado, ou seja, o que para determinada cultura 
constitui uma abominação pode ser perfeitamente comum para outra. 



UFPB-PRG                                                                                                            XI Encontro de Iniciação à Docência 
 

original à primeira vista, Florio insere no texto idéias comumente aceitas na Inglaterra 

elizabetana, mas que não constavam originalmente na escrita de Montaigne. Com esse esforço 

de Florio para dar ‘cores locais” aos Ensaios, a escrita moderna de Montaigne ironicamente se 

metamorfoseia em oratória; além disso, palavras simplesmente adicionadas ao texto conferem-

lhe novos valores e perspectivas – que devem ser creditados a Florio. Como Shakespeare se 

utilizou de idéias e até mesmo de palavras do Montaigne traduzido, podemos concluir que 

incorporou mais da filosofia do próprio Florio do que da genuinamente proposta por Montaigne. 

No entanto, como o trabalho do mestre italiano começara anos antes, pelo fim da 

década de 1590, podemos acreditar que a tradução de Florio pode ter chegado às mãos de 

Shakespeare antes mesmo de sua publicação, considerando-se a grande possibilidade de 

ambos não apenas terem sido amigos, mas até mesmo terem morado juntos na casa do conde 

de Southampton. 

Assim, é de nosso interesse buscar identificar se Hamlet, a mais importante obra que 

Shakespeare escreveu naqueles anos, e talvez em toda sua carreira, teria derivado de um 

aproveitamento superlativo de seu contato com a obra de Montaigne. 

 Comecemos por considerar a influência filosófica que Shakespeare teria recebido dos 

Ensaios. Shakespeare e Montaigne compartilhavam uma maneira inovadora de reflexão sobre 

a alma humana, não através dos trabalhos divinos, mas de sua secularização: Hamlet ironiza, 

na cena II do ato II, “Que obra-prima é o homem! Como é nobre em sua razão! Que capacidade 

infinita! Como é preciso e bem feito em forma e movimento! Um anjo na ação! Um deus no 

entendimento, paradgima dos animais, maravilha do mundo. Contudo, pra mim, é apenas 

quintessência do pó.” Montaigne, em Apologia de Raymond Sebond, questiona: “Será possível 

imaginar algo tão ridículo quanto essa miserável e insignificante criatura que nem sequer é 

senhora de si, exposta às agressões de todas as coisas, dizer-se senhora e imperatriz do 

universo, do qual não está em seu poder conhecer a mínima parte, quanto mais comandá-la?”. 

Além de controverter a grandeza do homem, ainda em Apologia de Raymond Sebond , 

Montaigne desacredita-lhe o aspecto divino: “Que ele [o homem] me faça entender, pela força 

de sua razão, sobre quais alicerces constriuiu as grandes superioridades que pensa ter sobre 

as outras criaturas. (...) Tivemos razão de valorizar as forças de nossa imaginação, pois todos 

nossos bens só existem em sonhos.”, e o insere num ciclo em que nascemos para retornamos 

ao pó, conforme este trecho de Que filosofar é apreder a morrer: “Vi morrer um homem que, 

estando nas últimas, queixava-se incessantemente de que seu destino cortava o fio da história 

que ele tinha nas mãos (...) ‘Sobre este assunto, deixam de acrescentar que o pesar por esses 

bens não permanece ligado aos teus restos.’ (...) Este sol, esta lua, estas estrelas, esta 

disposição é a mesma de que vossos antepassados desfrutaram, e que distrairá vossos 

bisnetos: (...) ‘giramos no mesmo círculo, nunca saímos dele’”. Shakespeare demontra-nos o 

mesmo posicionamento através da evolução do pensamento de Hamlet, que, na cena IV do ato 

IV, inquere “O que é um homem cujo principal uso e melhor aproveitamento do seu tempo é 

comer e dormir? Apenas um animal. É evidente que esse que nos criou com tanto 



UFPB-PRG                                                                                                            XI Encontro de Iniciação à Docência 
 

entendimento, capazes de olhar para o passado e conceber o futuro, não nos deu essa 

capacidade e essa razão divina para mofar em nós, sem uso”. Contudo, na famosa cena em 

que Hamlet se depara com a caveira do bobo da corte, Yorick, e põe-se a filosofar sobre a 

efemeridade do corpo, na cena I do ato V, ocorre-lhe uma nova descoberta: “Alexande morreu; 

Alexandre foi enterrado; Alexandre voltou ao pó.”. Ora, se até Alexandre, o grande, está 

inserido nesse ciclo, que se dirá do mero homem comum, que de grandeza nada têm além de 

ilusões! Assim, ambos os autores põem em xeque o propósito do homem no universo e 

equiparam-no a qualquer outra criatura vivente. 

Temos ainda os solilóquios de Hamlet, que, por si sós, encaixam-se no método de 

investigação utilizado por Montaigne para escrever seus ensaios: sua inusitada subjetividade, 

geralmente entendida por seus contemporâneos como estapafúrdia ou inexplicável, é recriada 

nos apartes do príncipe dinamarquês como um espaço mental onde pode desvencilhar-se dos 

discursos das instituições de poder e refletir sobre seus dilemas. Contudo, para não nos 

abstermos de citações, relacionaremos os solilóquios – mais precisamente no que se refere a 

Hamlet enredar-se em suas filosofias – a dois ensaios específicos. 

Em Da experiência, Montaigne afirma que “[O espírito do homem] pensa observar de 

longe não sei qual aparência de clareza e de verdade imaginária; mas, enquanto corre para lá, 

atravessam-lhe o caminho tantas dificuldades, obstáculos e novas buscas que elas o 

desnorteiam e embriagam”, fato que o próprio Hamlet admite ter-lhe acontecido, na cena IV do 

ato IV: o príncipe vem adiando sua vingança por “indecisão pusilânime, nascida de pensar com 

excessiva precisão nas consequências – uma meditação que, dividida em quatro, daria apenas 

uma parte de sabedoria e três de covardia”. E essa covardia excessiva rende a Hamlet o 

mesmo fim do vilão Cláudio, pois, de acordo com que nos conta Montaigne em Da punição da 

covardia, “é correto que se faça grande diferença entre as faltas que provêm de nossa fraqueza 

e as que provém de nossa malícia. (...) No entanto, quando houvesse uma ignorância ou 

covardia tão grosseira e evidente que superasse todas as habituais, seria correto considerá-la 

como prova de maldade e de malícia, e castigá-la como tal”. 

Não podemos ignorar, também, aquele que é o ensaio mais comumente associado a 

Hamlet: Da amizade, em que Motaigne fala de sua amizade com La Boétie. Nesse ensaio, 

Montaigne fala da amizade em que “[as almas] se mesclam e se confundem uma na outra, 

numa fusão tão total que apagam e não mais encontram a costura que as uniu”,  o que não 

pode acontecer entre pais e filhos, pois entre esses papéis existe uma hierarquia, nem no 

amor, que, apesar de também nascer por escolha, é “sujeito a acessos e arrefecimentos”. 

Também não se deve confundir essa amizade com a “amizade” comum que se deve à 

convivência – e que se desfaz por inconveniências – como a de Rozencrantz e a de 

Guildestern, que traem Hamlet para servirem à coroa. 

 Na amizade de que fala Montaigne, nada é de um ou de outro, pois um é como a 

duplicação do outro, como ele mesmo. E essa é a amizade entre Hamlet e Horácio, a única 



UFPB-PRG                                                                                                            XI Encontro de Iniciação à Docência 
 

pessoa a quem o príncipe confia seu segredo, e de quem recebe confiança, compreensão e 

apoio em sua causa. E Horácio é o único amigo verdadeiro e leal que Hamlet encontra, apesar  

de nenhuma glória advir disso. 

Quando até mesmo os coveiros já estão convencidos da loucura do príncipe, Horácio é 

o único que pode atestar sua sanidade. Quando Hamlet conta todos seus planos a Horácio, 

não está arriscando o sigilo dos mesmos: de acordo com Montaigne, “o segredo que jurei a 

desvendar a nenhum outro, posso sem perjúrio transmitir a quem não é outro: é eu mesmo. 

Duplicar-se é um milagre muito grande; e  os que falam em triplicar-se não lhe conhecem a 

grandeza”. Assim, apesar do desejo de Laertes por vingar seu pai morto, e de Hamlet 

reconhecer nele um jovem honrado e do respeito que tem pelo mesmo, não pode revelhar-lhe 

seu segredo, pois as ações de um jovem tão impetuoso e a de outro tão “indeciso”, nas 

palavras de Montaigne, se desencontrariam. 

Por fim, quando Horácio, devido a seu caráter de “romano antigo”, que Montaigne tanto 

louva em vários de seus ensaios, quer matar-se para morrer junto com Hamlet, hesitando 

apenas por causa do pedido do amigo de que conte sua história para que seu nome não seja 

execrado, não podemos deixar de citar Da amizade: “Desde o dia em que o perdi, ‘dia que 

nunca deixarei de ver como uma dia cruel e nunca deixarei de honrar (...),’ não faço mais que 

me arrastar languescente; e os próprios prazeres que se me oferecem, em vez de consolar-me, 

redobram a tristeza de sua perda. Participávamos a meias de tudo; parece-me que lhe estou 

roubando sua parte, ‘e decidi que já não devia desfrutar prazer algum, já não tendo aquele que 

compartilhava minha vida’”. 

Estas são apenas algumas das constatações da efetividade da influência que os 

Ensaios exerceram sobre o autor de Hamlet, havendo outras mais que das quais pretendemos 

tratar mais detalhatamente na continuação deste trabalho. 

 

REFERÊNCIAS 

BLOOM, Harold. Hamlet: poem unlimited. Nova Iorque: Riverhead Books, 2003. 

 

Encyclopaedia Britannica (1902). Disponível em: <http://www.1902encyclopedia.com/S/SHA/ 

william-shakespeare.html> Acessado em: 06 dez. 2007.  

 

HENDRICK, Philip. Montaigne, Florio and Shakespeare: the mediation of colonial discourse. 

Disponível em: <http://www.societefrancaiseshakespeare.org/document.php?id=164> 

Acessado em: 06 dez. 2007. 

 

HOLDEN, Anthony. Shakespeare. São Paulo: Ediouro, 2003. 

 

JAPIASSÚ, Hilton; MARCONDES, Danilo. Dicionário básico de filosofia. 3.ed. Rio de Janeiro: 

Jorge Zahar, 1996.  



UFPB-PRG                                                                                                            XI Encontro de Iniciação à Docência 
 

KERMODE, Frank. Shakespeare’s Language. Nova Iorque: Penguin Books, 2001. 

 

LUNA, Sandra. A tragédia no teatro do tempo: das origens ao drama moderno. João Pessoa: 

Idéia, 2008. 

 

MONTAIGNE, Michel de. Os Ensaios. São Paulo: Martins Fontes, 2001. 

 

SHAKESPEARE, William. Hamlet. Nova Iorque: Barrons, 1986. 

 

SHAKESPEARE, William. Hamlet. Porto Alegre: L&PM, 2007. 

 

 

 

 
 
 

 
 


